
«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

85

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Т.В. САСЬКОВА  

«И СИЯЛА ИМ СЕРЕБРЯНАЯ ПАСТУШЬЯ ЗВЕЗДА…»: 
РУССКАЯ ПРОЗАИЧЕСКАЯ ПАСТОРАЛЬ ЭПОХИ  

ПЕРЕСТРОЙКИ 
 
История пасторали в разных жанровых модификациях на-

считывает в европейском искусстве более двух тысячелетий. Заро-
дившись в античной культуре, в эпоху эллинизма, она дожила, 
трансформируясь и преображаясь, до наших дней. Ясно, что при-
чины такой живучести не могут определяться факторами случай-
ными и пастораль никак не может быть признана явлением пери-
ферийным. При всей видимой скромности и ограниченности 
охвата действительности пастораль, пожалуй, не знает себе рав-
ных по размаху воздействия на разные виды и жанры искусства. 
Вряд ли можно найти аналогичный феномен, способный, при всей 
устойчивости, распознаваемости собственных признаков, к столь 
многообразным художественно-эстетическим контактам, обеспе-
чивающим ему гибкость и живучесть. Воплотился этот жанр (точ-
нее, группа жанров, или метажанр) едва ли не во видах искусства 
(в литературе, скульптуре, живописи, музыке, театре, мелкой пла-
стике, парковой эстетике, декоративно-прикладном искусстве). 
Если иметь в виду литературу, то и здесь картина впечатляющая: 
пастораль выразила себя во всех литературных родах – в лирике, 
драматургии, эпике, лироэпике. На этом основании иногда учиты-
вают разный объем термина «пастораль», имея в виду его широкое 
и узкое, более специальное значение. Под пасторалью в широком 
смысле понимается модальность как совокупность содержатель-



I. СТАТЬИ 

 

86 

ных признаков1, подразумевающих особое мироощущение, систе-
му ценностей, идеал, тип героев. Эти содержательные компонен-
ты, связываясь с определенным набором формальных признаков, 
образуют разные жанровые варианты (эклога, идиллия, георгика, 
пасторальная поэма, пасторальная драма, пасторальный роман 
и т.д.). В качестве терминологического обозначения употребляется 
также понятие «буколика», генетически восходящее к эллинисти-
ческой античности, но по существу оказывающееся синонимом 
пасторали (греч. bukolikos – пастушеский; лат. pastor – пастух). 
Правда, объем указанных терминов колеблется, приобретая подчас 
оценочную окраску. 

Так, подчеркивая эпохальное значение создания нового – 
буколического жанра в эллинистической культуре, указывая на 
сложившиеся в ней поэтические разновидности – идиллии (Фео-
крит) и эклоги (Вергилий), М. Грабарь-Пассек замечает, что тер-
мин «пастораль» связан прежде всего с французской литературой 
ХVI–ХVII вв., что пользуются им обычно «с некоторой иронией» и 
что, помимо тишины и безмятежности, под ним подразумевается 
«еще какой-то элемент фальши, манерности и маскарада»2. Даль-
нейшее многоаспектное и непредвзятое изучение пасторалей ренес-
сансных, барочно-классицистических, рокайльно-сентиментальных 
показало их смысловую перспективу, глубинную философскую 
значимость, формальную изобретательность, виртуозность, от-
нюдь не сводящуюся к жеманной манерности. 

Включенность всех разностадиальных буколико-пасторальных 
форм в общий эволюционный ряд, понимание того, что при всем 
многообразии содержательно-стилевых трансформаций сохраня-
ется некий жанровый стержень, «память жанра» (М. Бахтин) или 
«ген жанра» (М. Андреев), предопределили возможность исполь-
зования терминов «буколика» и «пастораль» в качестве синоними-
ческих на современном этапе научного исследования обозначен-
ной проблематики. Хотя сохраняется и тенденция под буколикой 

                                                            
1 См.: Fowler A. Kinds of literature: An introduction to the theory of genres and 

modes. – Cambridge, 1982. 
2 Грабарь-Пассек М.Е. Буколическая поэзия эллинистической эпохи // 

Феокрит. Мосх. Бион. Идиллии и эпиграммы. – М., 1958. – С. 202. 



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

87

понимать античную пастушескую литературу, а под пасторалью – 
новоевропейскую1. 

Непросто решается вопрос о соотнесенности этих разных фаз: 
они связаны преемственностью, но и отмечены ярким своеобразием, 
обусловленным принципиальными изменениями социокультурного 
контекста, типа цивилизации, картины мира, эстетических пред-
ставлений и т.д. Размышляя над проблемой включенности русской 
классицистической пасторали в этот эволюционный процесс, 
И. Клейн подчеркивает, что идиллии Феокрита и эклоги Вергилия 
фундаментальным образом отличаются от идиллий и эклог Сума-
рокова, «хотя обе формы являются составляющими европейской 
пасторали». И далее исследователь резюмирует: «Такой жанр, как 
европейская пастораль, можно определить лишь с учетом кон-
кретных исторических фаз ее развития: вместо одного общего оп-
ределения жанра понадобился бы целый ряд таких определений.  
С этой точки зрения, единством пасторального жанра является не 
статичное единство некоего субстанциального жанрового “ядра”, 
но динамически понятое единство эволюционного процесса. С по-
мощью такого исторического понятия жанра пастораль русского 
классицизма может быть понята как аутентичная реализация пас-
торальной жанровой традиции, как бы далека она ни казалась от 
классических форм “настоящей” пасторали»2. 

Этот вывод представляется и точным и убедительным. Но 
тогда неясно, почему, связав таким образом пастораль античную и 
новоевропейскую, встроив их в единый динамический ряд, иссле-
дователи обрывают линию развития данной традиции XVIII в., 
ссылаясь лишь на некоторые дальнейшие ее отголоски. «Сущест-
вующие определения пасторали в разнообразных энциклопедиях и 
словарях, – отмечает Н.Т. Пахсарьян, – неизменно исчерпываются 
примерами от античности до ХVIII в. Правда, иногда литературо-
веды оговаривают, что в ХIХ столетии отдельные пасторальные 
мотивы можно встретить в творчестве Ж. Санд, Э. Золя, в начале 

                                                            
1 См., например, словарные статьи «Буколика» и «Пастораль» в одном из 

новейших научно-справочных изданий: Литературная энциклопедия терминов и 
понятий / Под ред. А.Н. Николюкина. – М.: НПК «Интелвак», 2001.  

2 Клейн И. Пути культурного импорта. Труды по русской литературе 
ХVIII века. – М.: Языки славянской культуры, 2005. – С. 25. 



I. СТАТЬИ 

 

88 

ХХ – в произведениях Ж. Жионо – и тем самым признают, что 
пастораль “не совсем умерла”»1. 

История изучения пасторали знает разные периоды. Наряду 
со вспышками интереса наблюдались длительные промежутки 
забвения, игнорирования, поверхностно-снисходительного отно-
шения. В первой половине ХХ столетия казалось, что пастораль 
безвозвратно ушла в прошлое вместе с патриархальными формами 
жизни, что она навсегда утратила актуальность, оставшись «тупи-
ковой»2 ветвью в развитии искусства. 

Несмотря на стойкое убеждение (или предубеждение) в не-
органичности пасторали для искусства Новейшего времени, лите-
ратура никак не хочет прощаться с этой традицией, и в разных 
странах все появляются и появляются произведения, включающие 
это обозначение или его производные в название или подзаголо-
вок: Д. Гарднер «Никелевая гора. Пасторальный роман», 
Ф. Фюман «Эдип-царь. Идиллия», С. Вестдейк «Пастораль сорок 
третьего года», Б. Сандлер «Пастораль», В. Астафьев «Пастух и 
пастушка. Современная пастораль» и др.  

Когда предстали неутешительные итоги ряда социальных 
экспериментов, а человечество, пережив революционные взрывы и 
пожары мировых войн, все отчетливее осознавало реальность эко-
логических и цивилизационных катастроф, возникла настоятель-
ная потребность в оглядке на пасторальную традицию. И вот она 
вновь и вновь всплывает и актуализируется на гребне великих по-
трясений, обостривших эсхатологическое мироощущение и экзи-
стенциальное беспокойство.  

Причины неизживаемой актуальности пасторального идеала, 
подразумевающего гармонию природную, любовную, социаль-
ную, носят не только имманентно-эстетический, но и общефило-
софский характер. Аккумулируя в себе важные социокультурные 
                                                            

1 Пахсарьян Н.Т. Испанская и французская пастораль в эпоху символизма: 
Хименес и А. Жид // Историческая поэтика пасторали. – М.: Экон-Информ, 
2007. – С. 94. 

2 «Тупиковой» ветвью романной эволюции считал, например, пастораль-
ный роман Е.М. Мелетинский: «Пасторальный роман не органическое звено в 
эволюционном процессе, ведущем от эпоса к роману Нового времени, а побочная 
форма…» Мелетинский Е.М. Введение в историческую поэтику эпоса и романа. – 
М., 1986. – С. 165. 



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

89

смыслы, вбирая мифофольклорные пласты, пасторальные модели 
и структуры становятся «универсальным ключом», «шифром» для 
разгадки глубинной сущности многих исторически значимых за-
кономерностей, выполняя и эстетическую, и гносеологическую, и 
аксиологическую функции. Это отнюдь не преувеличение. При 
всей своей непритязательности пастораль оказывается способной 
фиксировать, осмыслять, символизировать кардинальные процессы 
антропологизации природы, мифологизации быта в его отношениях 
с бытием, задавать ценностные ориентиры, исходя из понимания 
человека как социоприродного организма, биокосмической цело-
стности, служить точкой отсчета в приятии / неприятии разных 
сторон окружающей действительности. Поэтому сквозь историю 
пасторали «прочитываются» многие важные социокультурные 
процессы, описываемые через систему оппозиций: естественное / 
искусственное, природа / социум, культура / цивилизация, созна-
тельное / бессознательное, эмоциональное / рациональное и др. 
Пасторальные ценности на протяжении многих столетий входят 
важной составной частью в культурные парадигмы разных эпох, 
обеспечивая во многом их преемственность, способность сопро-
тивляться разрушительным, энтропийным процессам, что особен-
но важным оказалось на пороге нового тысячелетия.  

Так, целая волна пасторальных творений прокатилась по 
страницам русских «толстых» журналов второй половины 80-х – 
90-х годов, т.е. в период хорошо всем памятной перестройки. Не 
странно ли это? Ведь «толстые» журналы – особое явление отече-
ственной общественно-культурной жизни. Л.Е. Кройчик, перефра-
зируя слова поэта, высказал суждение: «Журнал в России <…> 
всегда был больше, чем журнал. Общество, лишенное возможно-
сти отстаивать свои взгляды в ежедневной прессе, превращало ли-
тературно-художественный журнал в рупор собственного свобо-
домыслия. Лучшие журналы России испокон веку были 
“вестниками Европы”, борясь с “азиатчиной” и стараясь вписать 
процессы, протекающие в Отечестве, во всемирно-исторический 
контекст»1.  

                                                            
1 Кройчик Л.Е. Отзыв официального оппонента о кандидатской диссерта-

ции Е.Н. Артамоновой «Жанрово-стилевые особенности “новомирской” повести 



I. СТАТЬИ 

 

90 

В этом размышлении примечательно сближение – посредст-
вом хорошо известной цитаты – поэта и журнала, поэзии и журна-
листики. Они по этой логике способны на «сверхусилие», на ис-
полнение не только собственной миссии, но и «пророческой» 
роли; они готовы становиться учителями, проповедниками, судия-
ми, осознавать звучание и значение своей речи как «голоса совес-
ти». В приведенном рассуждении настораживает, правда, слово 
«всегда»: «Журнал в России всегда был больше, чем журнал…» 
Скорее все же – не всегда. Г.П. Зыкова, указывая на то, что важ-
нейшим фактором развития журналистики следует признать мно-
гообразие позиций, их спор и противостояние – идеологическое, 
социальное, литературное, – отмечала характерное для советского 
времени стремление к официальной культурной унификации, тор-
мозившей расцвет отечественной журналистики, невозможный без 
дифференциации и самоопределения. «Как известно, – пишет 
Г.П. Зыкова, – некоторая возможность различий между журнала-
ми, в том числе различий идеологических, появилась во времена 
оттепели, когда рядом существовали либеральный “Новый мир”, 
ориентированный на реалистическую прозу, “Юность” с ее “ком-
сомольским модернизмом” и, например, “Октябрь” с Кочетовым»1. 

Ослабление цензурного диктата, расширение зоны свободо-
мыслия приходится на годы переломные, кризисные. Что касается 
советской истории, то это, как известно, оттепель 60-х и пере-
стройка 80–90-х.  

С «Новым миром» 60-х связаны писатели, выдвинувшиеся в 
первый ряд советской литературы, – Ф. Искандер, В. Быков, 
Б. Можаев, А. Солженицын, Ю. Трифонов, В. Тендряков, С. Залыгин, 
В. Войнович, Ч. Айтматов и др. Эти писатели во многом определяли 
успех журнала, но и их собственный успех в немалой степени был 
обусловлен глубинными связями с «Новым миром», сыгравшим в 
общественной жизни страны особую, исключительную роль. Суще-
ствует даже мнение, согласно которому «без “Нового мира” эпохи 
А. Твардовского были бы невозможны ни Солженицын, ни Театр на 

                                                                                                                                  
60-х годов» (Воронеж, 2002) // Филологические записки. Вестник литературове-
дения и языкознания. – Воронеж, 2003. – Вып. 19. – С. 103–104. 

1 Зыкова Г.П. Поэтика русского журнала 1830–1870-х гг. – М., 2005. – 
С. 20–21. 



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

91

Таганке, ни кинематограф А. Тарковского, ни музыка А. Шнитке, ни 
М. Шемякин, ни – в конечном счете – август 1991 г.»1. «Без опыта 
шестидесятничества культурные изменения второй половины ХХ в. 
вообще не представить», – заявляет Е.Н. Артамонова2, которая пред-
приняла попытку (пусть не бесспорную) целостного анализа «ново-
мирской» повести и пришла к выводу, что это некая жанровая раз-
новидность, рожденная именно журнальным идеологическим и 
эстетическим контекстом, отмеченная типологическим конфликтом  
и вытекающими из него особенностями сюжета: «…либо герой обре-
тает (сохраняет) свою нравственность, пройдя испытания ложью об-
щественных отношений <…> либо характер героя ломается под дав-
лением обстоятельств, когда тот принимает на веру “правила игры 
абсурдного, неприродного мира”»3. Но при этом подчеркивается, что 
свобода человека возможна даже в условиях тоталитарного режима: 
так считала редакция «Нового мира», утверждавшая неистребимость 
человеческого в человеке. 

По современным оценкам, шестидесятникам был свойствен 
«наивный оптимизм», они уповали на реформы «сверху», верили в 
то, что «низы» способны подтолкнуть режим к трансформациям,  
в то, что реформы неизбежны, что они обречены на успех и про-
изойдут вот-вот. Отсюда гражданский пафос даже в произведениях, 
отмеченных самым тонким лиризмом. 

Не вот-вот, а после относительно продолжительного застоя 
грянули изменения. Но какие?.. Кризис перестроечный – гораздо 
более глубокий и всеобъемлющий, нежели кризис оттепели. Рух-
нула вдруг вся система, с непредсказуемой быстротой развалива-
лись социальные институты, общественные отношения, ломались 
ментальные установки, привычные представления, и все болез-
неннее вставал вопрос: во имя чего? 

Конец 80-х – 90-е годы – пик кризисных явлений, сумятицы, 
болезненных разрушений, драматически-обостренной борьбы, 
споров взахлеб, вплоть до вооруженного противостояния, но это и 

                                                            
1 Кройчик Л.Е. Указ соч. – С. 105. 
2 Артамонова Е.Н. Жанрово-стилевые особенности «новомирской» повес-

ти 60-х годов: Дисс. …канд. филол. наук. Цит. по: Филологические записки. 
Вестник литературоведения и языкознания. – Воронеж, 2003. – Вып. 19. – С. 108. 

3 Там же. – С. 106. 



I. СТАТЬИ 

 

92 

время надежд, веры в то, что разгул продажной беспринципности, 
хищный передел, захват собственности – вся «пена» перестройки – 
не надолго, не навсегда. И вдруг на этой волне всеобщего хаоса и 
смятения на страницах «толстых» журналов одно за другим печата-
ются произведения с пасторальными заголовками или подзаголовка-
ми: А. Адамович «Последняя пастораль» («Новый мир», 1987); 
Б. Екимов «Пастушья звезда» («Новый мир», 1989); С. Бардин 
«Пастораль» («Знамя», 1990); М. Бутов «К изваянию Пана, иг-
рающего на свирели». Сонет («Новый мир», 1992); Ю. Сидур 
«Пастораль на грязной воде» («Октябрь», 1996); О. Ермаков 
«Транссибирская пастораль» («Знамя», 1997) и др. Как не вспом-
нить остроумное замечание автора книги об искусстве рококо, 
вышедшей в знаменательном, открывающем «не календарный, на-
стоящий двадцатый век», – 1914-м: «…когда дети истории отправ-
ляются в деревню слушать соловьев, это значит, что диалектика 
истории уже снаряжает полчища заядлых якобинцев»1. 

Важно вспомнить и то, в каком контексте оказывались пас-
торальные повести времен перестройки в «толстых» журналах. 
Ведь это период, отмеченный небывалым расширением зоны сво-
боды, взлетом журналистики, ажиотажным интересом к периодике, 
полной идеологических споров, сенсационных разоблачений, при-
тягивающей публикациями прежде не печатавшихся произведе-
ний. Как оказались пасторали новейшей поры в этом журнальном 
пространстве – между «возвращенной», прежде запрещавшейся 
литературой и исполненной жгучей злободневности публицисти-
кой? Как согласовать этот факт с устойчивой репутацией пасторали 
как жанра, оторванного от действительности, склонного к идеали-
зации, условности, декоративности, бесконфликтности и безмя-
тежности? Остается либо признать, что перед нами на самом деле 
не «настоящие» пасторали, либо еще раз убедиться в том, что пас-
тораль и прежде не столько отрывалась от действительности, 
сколько искала и находила особые, непрямые способы высказыва-
ния о жизни, о мире, о человеке. Исходя из утверждения, что пас-
торальный жанр – «не статичное единство некоего субстанциаль-
ного жанрового “ядра”, но динамически понятое единство 
эволюционного процесса» (И. Клейн), нужно попытаться понять 
                                                            

1 Гаузенштейн В. Искусство рококо. – М., 1914. – С. 16. 



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

93

характер трансформаций на современном этапе развития пастора-
листики. 

Перечисленные произведения 80–90-х годов очень разные. 
Уже по названиям видно, что пастораль переосмыслялась и твор-
чески воспроизводилась в разных регистрах: игровом и серьезном, 
сниженном и высоком, ироническом и сентиментальном. Пасто-
ральная традиция при ее ироническом обыгрывании могла отте-
нять и подчеркивать абсурдную жуть, ужасающую некрасивость 
настоящего. «Традиционное» (неоклассическое), по типологии 
Г.Л. Нефагиной1, ответвление реалистической прозы, хоть и наце-
лено на лишенное условности изображение непритязательного, 
убогого сельского (подчас именно пастушеского) быта, хранит и 
утверждает пасторальные ценности, возрождает пасторальный 
идеал, воплощая его современным эстетическим языком в новых 
социокультурных условиях. В таких произведениях (Б. Екимов, 
С. Бардин) очевидна связь с «советскими сентименталистами» (по 
определению П.А. Николаева), «деревенщиками» и «почвенника-
ми» 60–70-х, которые отдавали преимущество селу перед городом, 
природе перед цивилизацией, но, однако, не ссылались осознанно 
и откровенно на пасторальную традицию.  

Сравнение двух обозначенных переломных ситуаций и ли-
тераторов-«деревенщиков» этих периодов помогает увидеть пере-
клички и высветить принципиальную разницу между оттепелью и 
перестройкой, между мироощущением одной и другой поры, меж-
ду идеологией и эстетикой двух близких по времени, в чем-то со-
звучных и одновременно различных эпох. «Деревенщики» 60–70-х 
и «неодеревенщики» 80–90-х отражали явления переходные, кри-
зисные, но почему-то одни не смотрелись в зеркало пасторальной 
традиции, а другие соотносили себя именно с ней. 

Первое, что необходимо учесть, – характер кризиса. Пере-
строечный кризис оказался гораздо более глубоким, масштабным 
и катастрофичным. В 60-х надежды возлагались на реформирова-
ние системы, на существенное, многостороннее, но все же не то-
тальное преобразование. Теперь же рухнуло все, и на обломках 
советской империи всплыла во множественных интерпретациях 

                                                            
1 О типологии новейшей литературы см.: Нефагина Г.Л. Динамика стиле-

вых течений в русской прозе 1980–90-х годов. – Минск, 1998. 



I. СТАТЬИ 

 

94 

пастораль. А на что можно опереться, когда буквально на глазах 
уничтожаются социальные, государственные, политические ин-
ституты и нормы, а средства массовой информации становятся 
орудием все более беззастенчивого манипулирования обществен-
ным сознанием? Видимо, именно на самые консервативные, глу-
бинные, устойчивые связи – бытовые, естественные, семейные. 
Это и происходит в рассказе Б. Екимова «Пастушья звезда». Пове-
ствование ведется здесь от третьего лица при максимальном сбли-
жении автора-повествователя со своим заглавным героем, сквозь 
призму видения которого описывается мир. Рассказ тяготеет к 
традиционно-классическому, реалистическому способу отражения 
действительности. К тому же произведение обращено к современ-
ности и злободневно по проблематике (не случайно оно было за-
мечено, не затерялось в журнальном потоке бурных порубежных 
лет). Рассказ полон точных житейских подробностей, далеких от 
приукрашивания, узнаваемых социально-бытовых реалий. Казалось 
бы, это трудно совместимо с эстетикой пасторали, ибо по автори-
тетному заявлению Л.Р. Никифоровой «конкретно-историческая, 
бытовая и социальная действительность» разрушительна «для пас-
торального романа как жанра»1. Современность представлена 
здесь прямо, в соответствии с принципами жизнеподобия – без 
иносказательности, аллюзионности, маскарадности, аллегорично-
сти, свойственных классическим мифопоэтическим пасторалям.  

В то же время есть и точки схождения с прежними образца-
ми. С одной стороны, следуя за жанровыми определениями пасто-
рали в поэтиках ХVI–ХVIII вв., можно определить (с известной 
долей условности) «Пастушью звезду» Б. Екимова как прозаиче-
скую эклогу, где пасторальный мир изображен изнутри, с точки 
зрения героя-пастуха, через его восприятие. «В эклоге рисуют раз-
говор пастухов между собой, они рассказывают о своих приклю-
чениях, невзгодах и удовольствиях и сравнивают невинность и 
нежность своего существования со страстями и заботами нашего. 
В идиллии, напротив, мы сравниваем беспокойство и заботы на-
шей жизни со спокойствием пастушества и тиранию наших стра-

                                                            
1 Никифорова Л.Р. Эволюция пасторального мифа и проблема жанра 

«Пастуха и пастушки» В. Астафьева // Общечеловеческое и вечное в литературе 
ХХ века. – Грозный, 1989. – С. 194. 



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

95

стей с простотой их нравов»1. Н.Т. Пахсарьян, полагая возможны-
ми и необходимыми жанровые параллели между произведениями 
разных периодов, в том числе и Новейшего времени, уточняет: 
«Разумеется, речь идет не о строгом соответствии классическому 
образцу, но о повествовательно-стилевой модальности как резуль-
тате работы жанрового трансфера»2. 

С другой стороны, сама структура произведения, организо-
ванная как череда эпизодов, то происходящих наяву, то возни-
кающих в памяти или воображении, реализованный здесь сюжет-
но-композиционный принцип «нанизывания» картин восходит к 
идиллии в ее изначальном, античном понимании, связанном с про-
исхождением самого термина (греч. eidyllion, уменьшительное от 
eidos – картина, вид). 

Исходная ситуация – пожилой пастух («перевалило ему за 
пятьдесят»), вдовец, год назад похоронивший жену и по настоя-
нию детей проживший этот год у них в городе, возвращается в по-
селок. Намечается традиционная оппозиция города и села – одна 
из главных в истории пасторали. Тимофей не смог прижиться в 
городе и с наступлением весны вернулся в поселок, чтобы занять-
ся трудным, но любимым делом – пастьбой. В городе он не сидел 
сложа руки, работал дворником – занятие не из легких, но не идет 
в сравнение с пастушескими заботами. Внешне его городское су-
ществование вполне благополучно: «Работа оказалась нетрудной, 
на сыновей да невесток жаловаться было грех. Томила лишь скука. 
<…> У сынов была забава одна – телевизор. Первая программа, 
вторая, третья. Кино ли, хоккей, что другое, вроде и разное, но 
Тимофею все казалось на одно лицо.  

Он томился, рано ложась в постель. Но спалось ему плохо. 
Детям он не жаловался, молчал, но за весь год так добром и не вы-
спался. За окном проходила улица, шумели машины. За стенами со 
всех сторон тоже шумела жизнь: телевизоры, магнитофоны, про-
игрыватели, топот»3. 
                                                            

1 Mallet E. Principes pour la lecture des poètes: En 2 vol. – P. 1745. – T. 1. – P. 110. 
2 Пахсарьян Н.Т. Испанская и французская пастораль в эпоху символизма: 

Хименес и А. Жид // Историческая поэтика пасторали. – М.: Экон-Информ, 
2007. – С. 105. 

3 Екимов Б. Пастушья звезда // Новый мир. – М.: 1989. – № 2. – С. 6. Далее 
все ссылки даются на это издание с указанием страницы в скобках. 



I. СТАТЬИ 

 

96 

Традиционное противостояние «дерева и камня» 
(Ю. Лотман), деревни и города как пространства естественного и 
противоестественного, искусственного получает новое конкретно-
историческое наполнение: «одиночество в толпе», отчужденность, 
оглушенность, зомбированность техникой – заместителем и сурро-
гатом живой жизни. Общение людей, даже самых близких, утра-
чивает непосредственность, искреннюю заинтересованность друг в 
друге в отупляющем, судорожном ритме города, порабощенного 
«второй» (искусственной) природой, почти не оставившей места 
для природы изначальной, «первичной». 

«Когда же пришла весна и грачи, прилетев, стали расхажи-
вать у домов, на обтаявших пригорках, Тимофей и вовсе покой 
потерял. Он глядел на черных птиц, и казались они ему родней.  
В поселке сейчас солнышко, первая зелень, грачиный гвалт, 
скворцы заливаются – все вспоминалось и вовсе сон уходил» (с. 7). 

Однако за этим прологом следует описание событий уже в 
сельcком пространстве, после возвращения Тимофея, и намеченная 
оппозиция корректируется: противостоят друг другу не столько го-
род / поселок, сколько социум / природа. Пасторальный мир сужа-
ется, съеживается, ибо и сельская действительность далека от 
идилличности. Деревни опустели, вокруг – всеобщий распад, раз-
ложение, неустроенность. Нравственность размывается денежными 
отношениями, золотой телец правит миром. Семейно-родственные 
узы рвутся, временные пристанища и отношения заменяют креп-
кие прочные связи.  

Колхозов в округе осталось немного, и Тимофей подрядился 
поработать пастухом в частном хозяйстве – у «кавказца с подбри-
тыми усами». Сошлись там люди случайные, с нелегкими, изло-
манными судьбами: Зинаида, которая видела от мужа только изде-
вательства и побои и теперь на временной работе с временным 
покровителем – хозяином счастливее, чем в собственном доме. 
Спившийся жалкий Чифир – «черноликий, усохший телом, похо-
жий на больного мальчонку» (с. 18) взахлеб рассказывает о былом 
благополучии: жена, дочки, семейные заботы и радости – все в да-
леком призрачном прошлом, замутненном пьяным бредом.  

И у Тимофея за плечами много трудностей, потерь, лише-
ний. Но он, единственный из героев повести, сохранил во всей 
полноте нравственную чистоту и стойкость. Не случайно именно в 



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

97

общении с ним «оттаивают», раскрывают лучшие стороны своей 
натуры его временные спутники. Тимофей сочувствует сбившемуся 
с дороги Чифиру, пытается поселить в нем надежду на возможное 
возрождение, жалеет Зинаиду и помогает ей. Он с необыкновенной 
чуткостью и добротой внимает их высказанным и невысказанным 
переживаниям, чувствам. Так и сын хозяина, чернявый мальчишка 
Алик, не по-детски деловитый, наставительно покрикивавший на 
работников, озабоченный приращением семейного добра, потя-
нулся навстречу сердечному участию немолодого пастуха. «Тимо-
фей сидел у вагончика, курил, поглядывая на хутор. Мимо проходил 
Алик. И в эту минуту от дома, с веранды ли, со двора, раздался за-
ливистый смех Зинаиды, вторил ей, похохатывая, хозяин. Алик рез-
ко повернулся и стал глядеть в другую сторону, на реку. Тимофей 
поднялся и сказал, тоже на воду глядя: 

– Играет рыба? Сазаника бы поймать, посладиться. 
– А ты умеешь ловить? – повернулся к нему Алик. 
– Было бы чем, – усмехнулся Тимофей. 
– У меня есть, все есть! – крикнул Алик и побежал к дому» (с. 20). 
Тимофей тут же ощутил, какая ревнивая боль жалит мальчика, 

разлученного с матерью: она на родине с больным дедом, а Зинаи-
да тут, рядом с отцом. За горделивым высокомерием, уверенной, 
«взрослой» хозяйственностью Алика открылась вдруг сиротливая 
тоска ребенка по маме, по родному дому, по семейному миру. Со-
страдательное понимание пастуха выражается с безошибочным 
тактом и деликатностью. Рыбная ловля в окружении спокойной, 
дивной природы сближает юность и старость по аналогии с сенти-
менталистским топосом «метафорического соседства возрастов». 
Отодвинуты разделявшие героев преграды, и уже не хозяин и ра-
ботник, не «абрек» и русский, но жаждущий сердечного тепла 
мальчик и умудренный опытом пожилой мужчина общаются с есте-
ственной и искренней душевностью. В таком этико-психологическом 
возвеличивании всепонимающего, на все отзывающегося героя-
пастуха проявлен пасторальный ракурс изображения.  

В полном соответствии с жанровыми пасторальными уста-
новками Тимофей предстает как идеальный «естественный» чело-
век, однако принципы идеализации в современной реалистической 
(хранящей родство с сентиментализмом) повести иные, нежели в 
пасторалях Античности и Нового времени. Следует помнить тем 



I. СТАТЬИ 

 

98 

не менее, что и прежде, в разные моменты динамического разви-
тия пасторальной традиции механизмы идеализации пастушеского 
мира, пастушеских ценностей были очень разными – от мифологи-
зации, условной маскарадности, повышенной философизации, 
возвышенной галантности, игровой декоративности до сентимен-
талистской «натурализации» (Н.Т. Пахсарьян). На всех предшест-
вующих этапах идеализация пастушеского образа жизни, его по-
этизация имела условный характер, хотя мера и основания 
условности были разными, видоизменялись в зависимости от ми-
ровоззренческих установок и эстетических предпочтений той или 
иной эпохи. Привлекательным в пастушестве было не только 
слияние с прекрасной природой, но и необременительный труд 
(что, разумеется, не имело отношения к действительности), отно-
сительная свобода на выпасе, досуг, заполнявшийся пением, со-
зерцанием и любовными переживаниями. Это некая этико-
эстетическая утопия, строившаяся на абстрагировании, дистанци-
рованности от тягот грубой, грязной пастушеской, сельской жиз-
ни, которая была слишком вульгарной и некрасивой во всей ее не-
прикрытой наготе. Непрезентабельный лик простонародного 
существования мог стать предметом изображения в антипасторали, 
гротескно-сатирически выворачивавшей наизнанку топику пасто-
рали высокой («Сумасбродный пастух» Ш. Сореля или сцена 
встречи калифа с пастухом в «Каибе» И. Крылова).  

Условная эстетизация не исключала содержательной глуби-
ны разных пасторальных жанров, в том числе пасторального ро-
мана эпохи Ренессанса и ХVII в. – жанра «конвенционального, 
этико-философского, мифопоэтического, воплощающего многие 
идеи неоплатонизма» (Л. Потемкина). Да и в сентиментализме, 
сделавшем шаг навстречу жизнеподобию, отказавшемся от изо-
бражения «ряженых» пастухов, от внешней декоративности, отме-
нившем иерархию пастушеского и пасторального, проблематичны-
ми оказывались степень и характер натурализации. Приближение к 
реальности, современности, «натуральной» жизни низов необходи-
мо было совмещать с эстетичностью, чуждавшейся и в это время 
слишком некрасивых подробностей действительности внешней и 
внутренней. Потому крестьяне и пастухи сентименталистов – дети 
природы, наделенные наивным сознанием, простодушные, чистые 
и добродетельные. Внешняя натурализация сопровождалась неким 



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

99

отвлеченным схематизмом при изображении внутреннего мира идеа-
лизированных поселян. Неудивительно, что условность, отвлечен-
ность стали восприниматься в качестве неотъемлемого жанрового 
признака пасторали, однако ее модификации конца ХХ в. дают 
повод усомниться и в этом. Ведь условность изображения – это 
прием, средство эстетизации природы, пастушества, сельского су-
ществования – «низкой» реальности, которая иначе не могла стать 
предметом поэзии, искусства. Но изменился (в очередной раз – и 
кардинально) тип цивилизации, культуры, изменилось отношение 
к социальной иерархии, структуре общества, ценностным ориен-
тирам и как следствие – поменялись эстетические представления. 
Механизм идеализации тоже стал иным. Этот сдвиг отчетливо 
проявлен в рассказе Б. Екимова, где основанием идеализации ге-
роя-пастуха оказывается (наряду с естественностью, близостью к 
природе) все то, что прежде было для искусства сомнительным, не-
возможным в средне-высоком жанрово-стилевом регистре, – тяж-
кий, грязный, изматывающий труд. Правда, в ХVIII в. пастораль-
ная традиция не просто выжила, но и очень продуктивно выразила 
себя в орбите просветительской идеологии за счет «перегруппи-
ровки пасторальных жанров» (Е.П. Зыкова), прежде всего за счет 
актуализации в качестве пасторального жанра георгики. По заме-
чанию Е.П. Зыковой, переориентация пасторали на георгику отра-
зила переход «от ренессансной концепции пасторали как прекрас-
ного досуга к просветительской пасторали как созидательного 
труда и духовной независимости»1. Но и в рамках сентиментально-
просветительской «натурализованной» пасторали поэтизация 
сельских «трудов и дней» оставалась достаточно отвлеченной, ос-
нованной на компромиссе между приближением к действительно-
сти и соблюдением приличий, так чтобы изображение «черни» не 
могло «иного принести зрителям и читателям, вкус имеющим, 
кроме отвращения»2.  

Реалистические принципы изображения персонажей обусло-
вили раскрытие характера в его социально-бытовой конкретности. 
Еще мальчишкой Тимофей вынужден был бросить школу и стать 

                                                            
1 Зыкова Е.П. Пастораль в английской литературе XVIII века. – М., 1999. – С. 64. 
2 Николев Н.П. Объяснение // Русская комедия и комическая опера 

ХVIII века. – М. – Л., 1950. – С. 171. 



I. СТАТЬИ 

 

100 

подпаском: «Семья – немалая, время – военное, голод. Отец из 
госпиталя вернулся еле живой. Хочешь не хочешь, а старший сын 
и в десять годков – казак, подмога» (с. 17).  

Исследователи иногда задаются вопросом: всегда ли изо-
бражение пастушества связано с пасторальностью и может ли 
быть отнесено к этой традиции произведение, где столь жестко, 
откровенно изображены не прелести, а напасти пастушеского су-
ществования? В данном случае это именно так. 

«Мать лишь губы поджимала. Сердце болело у нее, когда 
чужие ребятишки бежали в школу, игрались на улице, а Тимошка 
еле домой добирался к вечеру. А в непогоду и вовсе… Весенняя 
промозглая слякоть, дожди, одежда никакая: на плечах – старень-
кий пиджачишко, на ногах – чирики раскисшие да мешок на голо-
ву вместо плаща. Промокало все насквозь. В осеннюю пору Тимо-
фей приходил черный, продубевший от холода. Мать сдирала с 
него прилипшую ледяную одежду, ставила ноги в чугун с горячей 
водой, раздевала и плакала. Тимошка молчал. Поднимется утром, 
оденется, поставит в сумку банку кислого молока да пяток желу-
девых лепешек сунет – и пошел» (с. 15). 

В повествовательной интонации выражено сочувственное 
признание недетской стойкости пастушка, изображенного в ореоле 
«тихой» героики, которая как раз и становится одной из основ 
идеализации «естественного человека». Из классических пасто-
ральных традиций наиболее близко художественной концепции 
повести мировидение, выраженное в «Георгиках» Вергилия. Род-
ственным оказывается утверждение созидательной роли труда, 
представление о том, что тягостный, честный труд и страдания – 
двигатель жизни, залог нравственного возвышения, возрождения, 
необходимый противовес благополучия, без которого люди и при-
рода вырождаются и гибнут. И эти точки сближения с георгикой 
опосредованы сентименталистской модальностью, врастающей в 
реалистическую художественную структуру. 

Близость к природе, слитность с ней, обусловленные самим 
пастушеством, делают Тимофея воплощением нравственной безу-
пречности, сердечной мудрости и абсолютной человечности. «По-
том была долгая жизнь, но вся здесь, в один огляд <…> луга, кур-
ганы да балки, озера, приречные места, займища, старые хутора, 
их сады да левады, все исхоженное, свое.  



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

101

Даже коршун, что кружит высоко, он всю жизнь там кружит, 
сторожуя. И коршун, и крикливый полосатый лунь: “Ки-ки… Ки-
ки…”, пестрая гагарка у земляной норы, пестрый же удод – пус-
тушка с длинным кривым клювом, малый жаворонок. Вот вспорх-
нул он, поет. Может, такой же, как Тимофей, седоклокий старик. 
Может, знакомец. Сколько их спасалось возле Тимофея, когда 
желтоглазый кобчик уже доставал их на лету. Падали рядом и да-
вались в руки. И малое сердце колотилось отчаянно, а потом успо-
каивалось в человечьих руках» (с. 10). 

Действие повести происходит на Дону. Пейзажные зарисов-
ки (а их место в структуре повествования весьма значительно) от-
личаются точностью, конкретностью, что не исключает их своеоб-
разной поэтизации. Глазами наблюдателя чуткого, замечающего 
все тончайшие проявления природы, с проникновенным лиризмом 
и мягкой элегичностью описываются картины живые и достовер-
ные. Это природа истинная, не выдуманная, но она преображается 
сочувственным восприятием повествователя, сближенного с вос-
приятием героя. Пейзажные зарисовки – некая вариация топоса 
«locus amoenus» в его реальном, а не отвлеченном модусе изобра-
жении. Они завораживающе живописны, привлекают разнообраз-
ными звуками, запахами, исполнены то движения, то покоя и со-
зерцательной глубины. 

«Подступала весенняя ночь с долгой зарею, со светлым не-
бом, с парным теплом от земли и пряным духом цветения. 

Сады отцвели. Высокие груши, раскидистые яблони, вишни да 
терны стояли в зелени, растеряв белый цвет и озерняясь дробью пло-
дов. На смену им уже поднялась, вскипая, вторая волна весеннего 
цвета: распустила белые зонтики калина, гроздья душистой акации 
отдыхали от гудливой твари лишь в ночи, на пустошах колючий лох 
отворял свой невидный желтенький цвет, задошливо-пряный, рас-
цвела сирень. Сирени на хуторе было много. В прежней жизни ее са-
жали в палисадниках, гордясь друг перед другом. И свойскую, и при-
возную белую, даже персидскую. Теперь сирень задичала, пышно 
росла, закрывая окна домов. Некому ее было ломать. По весне она 
цвела яростно, заливая хутор махровыми кистями и тонким духом, 
словно бабьим ли, девичьим праздничным» (с. 17–18). 

Ностальгическая интонация и приметы заброшенности, за-
пущенности выдают тоску по «прежней жизни», что отражается и 



I. СТАТЬИ 

 

102 

в системе хронотопа повести с постоянным столкновением небла-
гополучного «сейчас» и не то чтобы благостного, но морально го-
раздо более оправданного «раньше». Пейзажные зарисовки играют 
при этом отнюдь не декоративную роль, они представляют собой 
не столько фон событий, сколько своеобразного и полноценного 
участника диалога между людьми и природой как партнерами по 
существованию. Ритм повествования организован по принципу 
чередования сцен, эпизодов и пейзажных зарисовок, причем кар-
тины природы то гармонично оттеняют людскую жизнь, сливаясь 
с ней, вторя ей, то предстают резким контрастом, подчеркивая 
своей красотой и умиротворенностью убогую, безобразную грязь 
искаженного, извращенного бытия.  

«С холма открывалась просторная долина, стекающая к До-
ну. По увалам, по изволокам, в теклинах да падинах курчавились 
боярка, шиповник да барбарис, редкие дубки, дикие яблони, чер-
ноклен да вязы. Земля, еще не спаленная солнцем, зеленела моло-
чайником, свистухой, мягко серебрилась полынком, кое-где 
струились по ветру редкие ковыли. 

Селенье лежало внизу. Череда домов, летние кухни, сараи, 
сады. Издали, сверху, хутор гляделся словно живой – все зеленело 
в нем, шиферные крыши светили под солнцем…» (с. 26). А по 
контрасту со спокойным цветущим и сияющим состоянием приро-
ды даны картины беспутного и уродливо-противоестественного 
развлечения «хозяев жизни»: «Директор совхоза всегда чудил. Он 
не просто брал птицу или еще чего, а стрелял из ружья, не покидая 
машины. Подавали ему ружье, подкатывали машину к индюкам 
ли, гусям ли, курам, и директор стрелял их, словно дичину. <…> 
Так было и нынче: ружье – в кабину, далекие выстрелы: пу! пу! 
Слышно было, как клекочет испуганная птица» (с. 26). В пьяном 
угаре, в противоестественных гримасах вседозволенности утрачи-
вается человечность. Нравственность и природа нерасторжимы – 
вот главная мысль автора повести, и носителем этой художествен-
ной идеи оказывается именно герой-пастух – наиболее прибли-
женный к природе, всю жизнь проведший наедине с ней. 

Как носитель «естественной» нравственности он противо-
стоит возобладавшему в перестроечный кризис диктату наживы 
любой ценой. Его антагонистом в этом социально-нравственном 
конфликте становится работодатель – единственный из централь-



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

103

ных персонажей, не наделенный ни именем, ни даже кличкой. Три 
эпизода повести обозначают три вехи на перепутье – в борьбе раз-
ных ценностных систем с апелляцией к хронотопической оппози-
ции «прежде и теперь».  

Однажды, возвращаясь с отарой в хутор, Тимофей заметил 
чужую скотину. Не найдя чабана, он пригнал заблудившихся ба-
ранов к хозяину с мыслью отыскать владельцев («Может, ищут 
люди…»). Хозяин присвоил скот, предложив Тимофею вознаграж-
дение – «пачку сиреневых четвертных». 

«Мне чужого и на дух не надо, – отстранил он деньги. – 
Сколько пас, слава богу, не польстился. А как же… Люди где-то 
плачут, а мы будем кукарекать от счастья, – говорил он, слабо, но 
все же надеясь убедить. – На чужих слезах не расцветешь. У нас 
всегда ведется… 

– То у вас, а это – у меня, прервал его длинную речь хозя-
ин…» (с. 16). 

Второй эпизод касался еще одной пастушьей беды: забрели 
коровы и бычата в зеленя. «Тимофей чуть не плакал от обиды и 
отчаянья. Хлебов было жаль и страшила расплата» (с. 21). А хозя-
ин, узнав об этом, лишь пожал плечами и сказал: «Ерунда».  

Третий эпизод связан был с гибелью непутевого Чифира. Он 
погиб во время пожара: «Темная человечья фигура бросилась в 
горящий дом. И раздался вопль. Он был протяжен и страшен. Ти-
мофей встал. А горящий дом рухнул, обрывая крик. Взметнулись 
тучи искр, улетая во тьму» (с. 30). 

Эти три эпизода выписаны с точной, конкретной детализа-
цией, и в то же время в них содержится высокий иносказательный 
потенциал, они метонимически представляют основные жизнен-
ные ценности – главные составляющие пасторального мира – скот, 
хлеб, человек. Двуплановость изображения дает себя знать и в еще 
одной особенности хронотопической организации повести: в коле-
баниях между явью и воображением, материальным и идеальным. 

Каждый раз после всех упомянутых событий хозяин много-
значительно предупреждал Тимофея: «Ничего не было». Гибель 
Чифира подвела черту под несовпадением ценностных ориенти-
ров, определяющих, что истинно, что ложно, что явь, а что мираж. 
В материальном мире реальные события норовят представить не-
существующими: «– Не было никакого Чифира. Ты понял?.. 



I. СТАТЬИ 

 

104 

– Чифира не было, баранов не было… Чего ни коснись – ни-
чего не было… – горько усмехнулся Тимофей. 

– Тогда уходи, – перебил хозяин Тимофея. – Плачу деньги, и 
уходи. Чифира никакого не знаю, тебя… тоже не знаю. К вечеру 
чтобы не было…» (с. 30). 

Материальная реальность стремится обернуться призрачным 
небытием, а пасторальный мир, живущий в сердцах, в памяти, во-
ображении, оказывается подлинной действительностью. 

Символичной поэтому оказывается финальная сцена повести, 
когда покинувшего хутор Тимофея, в пути, догоняет хозяйский сын 
Алик. В мечтах о том, как пройдут они все озера, настигает мальчика 
сон: «Это был сон, золотой сон, когда лишь забудешься, вскинешь 
руки во сне и поднимает тебя над землей: сначала кружишь осторож-
но и низко, еще не веря, потом, осмелев, вздымаешься выше, испы-
тывая дух. И наконец, поверив, смело устремляешься в полет. Все 
выше и выше. Далеко внизу – золотые озера, золотой огонек костра, 
над ним человек склоненный, что-то бормочет, усыпляя и сам зати-
хая. Уходят. Послушное легкое тело стремительно мчит, набирая вы-
соту и скорость. Вперед и вперед… Где-то там, далеко, у сверкающих 
гор, ждет его мама» (с. 32). Единение пастуха и мальчика – залог того, 
что будущее за естественными чувствами, за всем тем, что вбирает в 
себя пасторальный идеал.  

Пасторальный мир в повести «свернут», он редуцирован в 
материальной действительности, изгоняется из нее, но продолжает 
существовать в душах, в памяти, мечтах, и эта психологическая 
реальность выше и значительнее эмпирической данности. Не слу-
чайно повесть названа «Пастушья звезда». Под звездным, небес-
ным благословением протекают нелегкие «труды и дни» пастуха, и 
в этом исток его негромкого, но истинного величия: «Встанешь до 
света. Еще чуть развиднеется, звезды на небе, и горит над головою 
самая яркая, Пастушья звезда. Поднялся и пошел. И домой при-
бьешься лишь к ночи, тоже со звездой» (с. 9). 

Итак, в повести Б. Екимова пасторальная традиция сохраня-
ется и развивается в опоре на приоритет естественного, природного. 
И если в данном случае на новом историческом витке получает 
дальнейшее развитие «натурализованная» пастораль, то в рассказе 
М. Бутова «К изваянию Пана, играющего на свирели», которому 
автор не без иронии дал подзаголовок «Сонет», можно усмотреть 



«И сияла им серебряная Пастушья звезда…»: Русская прозаическая 
 пастораль эпохи перестройки 

 

105

параллель с бурлескной антипасторалью, выворачивающей наиз-
нанку топику пасторали высокой. Здесь явлен чудовищный лик 
«естественного» человека-животного – орущего, блюющего, не 
тронутого ни интеллектом, ни культурой, но защищенного мунди-
ром полковника. Весь рассказ – это мысленное обращение, вооб-
ражаемое послание командиру, во время военных сборов «пасше-
му» студентов, городских интеллектуалов, в полях, превращенных 
в полигон: «Ты почти не говорил. Вербальная система у тебя во-
обще почти атрофировалась, и порой я воспринимал тебя как об-
разчик нового биологического вида, перешагнувшего через речь. 
Все, что ты передавал нам, проникало в нас, как радиация»1. 

Получеловек, полуживотное, послушное лишь Уставу и зову 
плоти, омертвевшей букве и слепым аффектам, стремится вытра-
вить из юношей, вступающих в жизнь, индивидуальность и дух 
свободомыслия. Полковник оказывается жуткой «кентаврической» 
метафорой регламентированной стихийности, своевольного стан-
дарта, разнузданного подавления: «Ты выводил нас в кукурузную 
степь и ставил на шесть часов по стойке “смирно”. В июле в Молда-
вии облаков не бывает. Мы покрывались чешуей – кому как не тебе 
знать, что это не преувеличение, – плотной белой коростой выжжен-
ной кожи, а пот переполнял сапоги и стекал в землю. Эволюция, 
селекция демиурга: ты убирал слабых. Тех, кто терял сознание, от-
носили в скудную тень радиорелейной станции РС-404, а когда ее 
переставало хватать, клали друг на друга. Древняя мудрость кон-
центрировалась в твоей бритой голове и диктовала поступки: только 
сильный способен нести знание, которое ты для нас готовил» (с. 50). 

Ироничное столкновение далекой пасторали с современно-
стью, резкое противопоставление природы, явленной в облике 
полковника, не приобщенного к культуре, и природы, воссоздан-
ной культурным сознанием, рождает эффект инфернальной бес-
смыслицы, дикого абсурда бытия, оттененного красотой и гармо-
нией поэтических строк, венчающих рассказ: 

 

                                                            
1 Бутов М. К изваянию Пана, играющего на свирели // Новый мир. – М., 

1992. – № 8. – С. 51. Далее все сноски даются по этому изданию с указанием 
страницы в скобках. 



I. СТАТЬИ 

 

106 

Полно, дубрава, шуметь! И ты, с утеса бегущий 
Быстрый ручей, не журчи! Стихни, блеянье стад! 
Пан взялся за свирель: сплетены из трости колена 
К влажным устам приложив, звонкую песнь он поет. 
Нимфы стеклись – и, едва муравы касаясь ногами, 
Хоры дриад и наяд пляшут по гласу его (с. 54). 

 
Итак, много раз похороненная, отпетая пастораль вновь ока-

залась востребованной для воплощения сложного, кризисного ми-
роощущения конца столетия (и тысячелетия) – мироощущения, 
вобравшего скепсис и жажду веры, горечь и иронию, надежду и 
отчаяние, влечение к природе и привязанность к комфорту, тоску 
по естественности и преданность цивилизации… И вновь пасто-
раль дает возможность в изменившихся условиях, в современной 
ситуации концов и начал осуществить попытку самоопределения, 
аксиологизации природы-цивилизации-культуры, ибо, по справед-
ливому замечанию Е.П. Зыковой, «пастораль относится к немно-
гим жанровым образованиям с заранее заданным ценностным от-
ношением к изображаемой действительности. Ее идеалы и 
ценности просты, но непримитивны и заслуживают того, чтобы 
постараться воспринять их всерьез. Ведь за ее идализацией сель-
ского образа жизни в гармонии с природой стоит, по-видимому, 
одна из “вечных”, постоянно воспроизводящихся потребностей 
человека, и этим, в первую очередь, определяется ее долгая жизнь 
в литературе»1. 

 

                                                            
1 Зыкова Е.П. Пастораль в английской литературе ХVIII века. – М., 1999. – С. 7–8. 


